19361,13

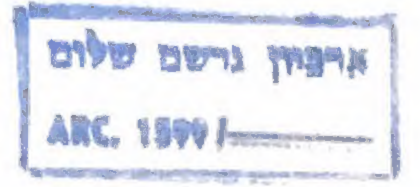
## הקבלה הנבראית

## רבי אברהם אברלעפיה.

לפְּרֵהיֹסטוּרִיה של הקבלה הנבואית יש עוד פרק קטן. איש
שקבלתו ממש קכבלת אבולעפיה וידוע שהיה מורו אלא שלא
נשתמר ממנו כמעט כלום: רבי ברוך שליה צבור תוגרמי,
יש פרוש לספר יצירה (כ"י) שאבולעפיה מזכיר כפרוש רבו;
ודבריו בדרך גמטריה נוטריקון ותמורה, "גנת" (האגוז).
היה שיך לחוג שעסק בהשגה מסטית של השמות הקדושים לפי
שלש דרכי הקבלה האלה. אמנם רב הדברים אסורים לדעתו
מלבוא בכתב. במקום אחד הוא אומר":ואני אומר לכתב
ואינני ישאי". כל המאמר קשה להלמו; תלוי בפתרון גמטריאות
כל הקבל הנבואית היתה קימת כבר בחוגים בספרד שאולי היו
מושפעים מן המזרח; יש מגע בדרכי המסטיקאים המוסלמים

אברהם אבולעפיה, שאמנם המקובלים הכירו אותו היטיב ועשו העתקות רבות של ספריו על ההתבוננות, נודע לחקירה באמצע המאה האחרונה על ידי מ.ה. לנדאור, שלא הספיק לכתב, רק אחרי מותו המציאו נירות והדפיסו אותם הספיק לכתב, רק אחרי מותו המציאו נירות והדפיסו אותם כי הוא חדש את החדוש לומר שאבולעפיה הוא מחבר הזהר.

2) ילינק הדפיס אגרת של אבולעפיה בגנזי הכמת הקבלה תרי"ג; ואגרת שניה בחוברת המורה". בנזי המת הפילוסופיה והקבלה שלו "אגרת שבע נתיבות התורה". ב)בנית המדרש רהקבלה שלו "אגרת שבע נתיבות התורה". ב)בנית המדרש צבי ספר האות; 5) ג. שלום כתבי יד בקבלה, עמוד 24–30, אבולעפיה לספרי הנבואה שלו. — ברנפלד בספר דעת אלהים אבולעפיה לספרי הנבואה שלו. — ברנפלד בספר דעת אלהים



נכשל בהרבה כי הצטרף גם הוא לדעה שיט לו יד בחבור .

הזהר ; וכתב עליו גינצג, שהוא גנב חשוב הגונב בחוסר
בושה ומעתיק מלה במלה דברי אחרים, אשכל כרך 5 . 
אבולעפיה הוא המקובל היחיד כמעט שאנו יודעים

הרבה על תולדותיו והוא דמות אשית שלמה מידועה לגו.

הוא אדם המדבר על עצמו ואפשר להעמיד דמותו מתוך עדויותיו

שהרי עדויות אחרות כמעט שאין לנו. התשובה של שלמה בן

אדרת נגדו אבדה; וכן כל שאר העדויות ההיסטוריות; אבל

יש לנו דבר השוב: המאמר "שערי צדק" של תלמיד בלתי ידוע

שמענין על ידי מה שנמצא בו חלק אוטוביאוגרפי; ויש

כתבי יד מלבד הכתב יד האחד שהשמיטו דוקא את החלק ההוא

מתוך ההרגשה שלא הוגן לבעל קבלה לכתב בספר דברים כאלה

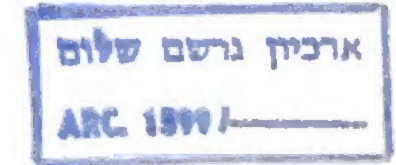
שעברו על נפשו.

נפנה לדברי אבולעפיה עצמו. הוא דבר על עצמו באחד המקומות

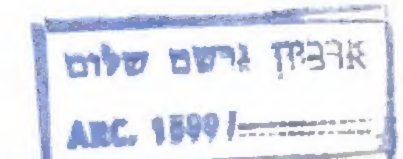
נפנה לדברי אבולעפיה עצמו. הוא דבר על עצמו באחד המקומות החשובים שנדפס על ידי ילינק מספר אוצר עדן גנוז. אברהם בן שמראל אברלעפיה נולד בשנת 5000 (1240) בסאראגוסה; ועודו תינוק עברו הודיו טרם הגמלו לעיר טודלה. שם גדל וקבל חנוך "ואחל לקרא מקרא עם פרוש והדקדוק...ואוסיף עוד ללמד קצת משנה וקצת תלמוד". הרא רחוק להיות מבעלי ההוראה, כבן 18 שנה היה יתום; כבן 20 הלך לארץ ישראל. ודעתו היתה ללכת לנהר סמבטיון "ולא לכולתי לעבר בדרך עפו" מפני המלחמות, עזב את ארץ ישראל ושב דרך יון ששם נשא אשה, אחר כך הוא קופץ בתאורו; ההמשך הוא של לאחר כמעש 20 שנה. כנראה היה בירן זמן ארוך, כי הוא יודע יונית. אחר כך שב לספרד ועטק בלמוד הפילוסופיה. אבל גם באימליה ישב שנים אחדות ולמד אצל רבי הלל פילוסופיה "במתקה לי מאד... עד שלמדתי מורה נבוכים פעמים רבות". קרוב לשער שרבי הלל הוא רבי הלל מוירונה בעל ספר "תגמולי הנפש" מגדולי

> ארכיון גרשם שלום ARC. 18991

המימוניסטים. בספרד התחיל כנראה לעסק בקבלה, למד כמה דבקים מפי תלמידי הרמב"ן. בשנת 1270 עסק והתעמק בספר יצירה; הוא מספר שלמד אז בהיותו בן 30 שנה "שנים-עשר פרושים לספר יצירה וכולם עדין מבחוץ". ראה עוד את פרושו של אברהם אבן עזרא "שרובו פילוסופיה וקצתו כדרכי קבלה", על אחד הפרושים הוא אומר: "פרושו מעולה מכל הפרושים, מגומטר, מנוטרק, מצורף ומומר עם כל דרכיו". נראה שבברצלונה בא בקשרים עם האנשים המהווים את הפריהיסטוריה של הקבלה הנבואית אנשים כגון רבי יעקב הכהן, רבי ברוך שליח צבור מוגרמי, וכנראה נודעו לו אז גם ספרי ססידי אשכנז, אלא שהוא גלה בספריהם אלה דרך להבנתם הפסיכולוגית. כשאנו פותחים אותם (למשל פרושו של רבי אליעזר מוורמס על התפילות) רואים שאמנם כלם נותנים המונים של גמטריאות אבל אין אנו יודעים מתוך מקור ראשון מה בעצם חשבו בצרפם צרופים, אם זה משחק רוחני או שמא יש מאחוריהם איזה כונה מיוחדת, תכן נפשי ידוע, וזה נעשה מובן ומוסבר שבעתים בספרי אבולעפיה; ונראה שבא בדברים לא רק עם ספריהם אלא גם לאנשים שהיו שיכים לקבלה האשכנזית והושפע מהם מאד; אלא שהוסיף אליהם את ההסברה הטאורטית לתורת הגמטריאות והצרופים הללו. ומתוך התעסקותו בחוגים מצומצמים של בעלי קבלה אקסטאטית קרה לו מה שהוא מעיד עליו שבשנת 1271 זכה לנבואה כלומר לאקסטאזה הראשונה שבה "הוציא את שכלו מן הכח אל הפעל" השלם ונקשר עם הכח האלהי: "ואתחיל לכתב ספרים מהם ספרי נבואה ותחי רוחי בלבי". 15 שנה אחרי התחלת הנבואה כתב את הדברים האלה והוא מודה שרוח הנבואה בו מעורבת עם שגיונות ודמיונות אבל כמובן מעיד שידע את הדרך האמתית גם בשנים הראשונות. ומכיון שזכה לרוח הנבואה הלביש את כל קבלתו רוח נבואית



וקרא אותה בנגוד לקבלה הרבנית בשם "קבלה נבואית" אר "דרך ספר יצירה" או "דרך השמות". לאחר שנתעוררה בו רוח הנבואה עבר כנראה שלש שנים ממקום למקום להפיץ את דעותיו ולעורר אנשים שיעסקו בספר יצירה לפי המטודות שלו. בספרו "אוצר עדן גנוז" הוא מתאר את דרכיו ונותן את שמות האנשים שלמד אותם; בברצלונה שנים, אחד זקן", בבורגוס שנים.. משה צינפא שהוא רבי משה מבורגוס, בקסטיליה יוסף גיקטיליה שהיה בחור צעיר כשבא במגע אתו. ספר "גנת האגוז" נתחבר בשנת 1274 בהיות גיקטיליה בן 26 שנה, וכלו בדרך אבולעפיה. אחר כך שנה ג'יקטיליה את דרכו וכל פעולתו הספרותית איננה לפי דרכי אבולעפיה כי אם בדרכי ספר הזהר ורואים יפה כמה רחוקים הכוונים שאין כמעט קשר ביניהם עד שקשה להבין שג'יקטיליה כתב גם את גנת האגוז וגם את יתר הספהים שהם תחת השפעת הזהר - או שהוא עצמו שיך לחוג הכנת הזהר. - אחר כך יצא אבולעפיה לאיטליה וליון לפי צרוי השם ללכת לגלות ונדד משנת 1274 עד מותו. רב הימים א היה כנראה באיטליה וביחוד בסְקיליה. בפַּטְרַס בשנת 1279 חבר את הספר הראשון מספרי הנבואה. עד 1282 חבר כשבעה ספרי נבואה שהלכו לאבוד; רק הפרושים שהוא עצמו פרש להם נשתמרו בידינו. בשנת 1279 היה ב בשקם ושם היו לו תלמידים שלמד אותם מורה נבוכים ועליהם הוא מספר דברים מענינים; רואים כמה הוא טיפוס אמוציונלי נוטה להתלהב ולמאס באנשים ביד קלה. חבר שם פרוש מסטי על מורה נבוכים והתלהב בהקדמה על התלמידים האלה "אבני השוהם". אבל כנראה לא הצליחו ולאחר שלש שנים הוא כותב עליהם:"... בגיפונון ... ושם נתחברו אל רזיאל ארבעה תלמידים ריקי לבב נשתוממו ומתמהמו ולא נפלא רזיאל מהם....גם למדתי מורה נבוכים במקומות הרבה לארבעה במקרה ויצאו לתרבות רעה.." מה פרוש תרבות רעה זו? בספר גן געול (1289) פרוש לספר יצירה הוא אומר



שיש דרכי צרוף ותמורה של שקר. נראה שבזמני כבר הגיעו אנשים בדרך קבלתו לדרך מינות להתנצר ("בצלו ישבתי..:צלבו) ריתכן שתלמידים אלה יצאו לדרך מינות זו. מן השנים הללו שהרא מעיד שהיה משרגע מנבראתו לא נשארו עדויות מבחוץ. ספריו משנת 1279 ואילך שלא נשתמרו אינם ספרי נבואה כדרך ם׳ ישעיה אלא מיני ארופציות של צרופי שמות וגמטריאות המורות על גלוי השם וסוד האלהות אבל לא בדרך ישרה כי אם ברמזים. נמצא פרושו לשבעה ספרי הנבואה. הפרוש שנתחבר בשנת 1282 נשאר בכתב יד, מתוכו נכר שהוא רומז רמזים בלתי מובנים והכל בדרכי "גנת". לתוך פרושיו שלשל כמה דברים הנוגעים לחיו. אנו רואים שמיד עם תחילת הופעתו בתור נביא נמצאו רודפים אותו על יהירות מיוחדת זו שאדם אומר שרוח הנבואה בו גם מחוץ לארץ ישראל. הרי פלוגתת היא אם חדוש הנבואה אפשרי רק בשיבת ישראל לא"י. אבל שישתו איננה מקושרת כלל בשאלות אלה, כי אם המעשה הפנימי של התקשרות עם השכל הפועל יכול להתרחש בכל מקום. גרשו אותו מכמה מקומות, היה בזוי ומטולטל ביניהם. אם הסתפק בדרכי הנבראה או אם הרחיק לכת לומר שהוא משיח לא ברור כל צרכו. אנר יודעים שבשנות 1280 בערך פנו אנשים מפלרמו (רבי אחישוב) אל הרשב"א בשאלה אם הוא משיח. אם זה נכון, הוא המקובל הראשון לפני גרוש ספרד שהכריז דבר זה על עצמו. בדרך כלל האפוקליפטיקה איננה תנועה של קבלה דוקא מכל שכן שבעלי הקבלה לא באו לקבע להם עטרה שאיננה הולמת להם. הרי אם בכרן הדבר, הוא יוצא מן הכלל, דבר שאינו מן הנמנע באשר השקפתו רחוקה מהשקפת המקובלים. המקובל יותר ממה שהוא מעונין בידיעת הדברים האחרונים מעונין בדברים הראשונים; ההתחלה יותר חשובה לו מאשר התוצאות. נקודת הכבד אצלו בפרוצם של שיבה ולא בהתקפה. לכבן לא בנקל תצטרף עמדה של השתערות והעפלה את מטרה סופית לעמדה אחרת יסודית של שיבה

לשרשים; ויש שהמקובלים חשבו ששיבה למקורות יש בה משום גאולה אבל ברור שגאולה זו אין בה אותו המומנט המיוחד של האפוקליפטיקה, של קַטַסְטְרוֹפות ופורעניות של הקץ; חשבו גם על זה אבל מחשבתם בנקודה זו איננה פרודוקשיבית, נשארת בגדר המסורה ואיננה מתקשרת עם מבנה עולמם העקרי והתקשרותם המיוסדת על ההתבוננות ועומדת בנגוד נפשי אל ההשתערות של האפוקליפטיקה. והרי קבלתו של אבולעפיה איננה מיוסדת על השיבה למקורות ומעשה בראשית כי אם יש אתה השתערות לתפס א את המבצר המסטי של הנשמה; קבלתו מביטה לפנים ולא לאחור. לכן אם עדות זו נכונה אפשר להבין זאת מתוך המערכת הנפשית המיוחדת הקובעת את תהלוכותיו. ענו עליו שהוא משיח המעורר אנשים ללכת אחריו ורצה להוביל אותם לא"י; והרשב"א ענה באגרת (שאיננה בידינו) שבה התנגד לאבולעפיה אובטל אותו תכלית הבטול. הרשב"א הוא גדול תלמידי הרמב"ן, הולך בדרך הקבלה הקונטמפלטיבית הרואה את עקרי הדברים בשיבה לשרשי מעשה בראשית ודן את אבולעפיה מתוך קנה המדה של מקובל בעל הכוון ההוא, הוא אומר עליו: זה אדם שלא למד קבלה אמתית אלא מזויפת והוא נוכל.. - אבל קשה להוכח שחשב את עצמו למשיח. בספריו אין דבר מפורש שיקבע לעצמו מעלה משיחית, אלא הם מלאים תביעת מעלת הנבואה והתעמולה שכל אדם יכול לההפך לנביא ושהוא יכול להראות את הדרך. מתוך קריאת ספריו קשה לקבל את ההשערה הזאת. הוא ישר בדרך כלל, אמנט הפכפך אבל לא שקרן. בכל זאת, יש בספר הנבואה היחיד שנשאר לנו דברים שאפשר להבין ככה. ועוד יש דבר אחד שיש. אתו כדי ללמד תביעה משיחית וזוהי ההרפתקה המוזרה עם (graete Hou. f.g.aW) שהרא מספר אותה בפרושון לספר עדות (Wicolaus E אורתה בפרושון לספר עדות הוא "הולך לפני האפיפיור לדבר אתו בשם יהדות כלל". והנה: הרמב"ן מביא בוכוחו עם האשיש למשיח תפקיד אחד (דבר שלא נזכר במקום אחר) הוא צריך ללכת בשליחות לאפיפיוך

לאמר לו "שלח את עמי", "ואז יהיה בא" (רמב"ן), כלומר בזה אחד הסימנים שהוא המשיח. כאן יש קשר. אלהים עורר את אבולעפיה בברצלונה ללכת לאפיפיור ולדבר אתו בשם יהדות; כאלו סימן שבאותה שעה חשב את עצמו כמשיח. (החוקרים פרשו לא בכרן: שרצה לגיר אותו). יתכן שבאותה שעה היתה שאיפה משיחית בנפשו אלא שאחר כך נשתכחה. על כל פנים היו זמנים שהנבואה העבירה אותו לשטח זה של תביעות משיחיות. -אחר כך הלך משם וניצול מידי הכמרים וראה בזה נס גדול; אפשר שמכאן ואילך הסתפק להיות נביא. כל ספרי נבואתו מסכימים בדעה שהמשיה יתגלה בשנת 1290; סימן ששנה את דעותיו, כי ספריו הראשונים קבעו את שנת 1250 ואפשר שאז חשב על עצמו להתגלות. - הרדיפות שרדפו אותו נזכרו אצלו בהרבה ספרים. נראה שאולי בעקבות אגרת הרשב"א היה צריך להסתלק מסקיליה, התלמידים הרבים שהיו לו שם: רופאים, מתפלספים, לא יכלו להגין עליו והוא ברח לאי סמולותם, חי זמן מה באיים וחבר 1288"ספר האות",היחיד מבין ספרי הנבואה שלו שנשאר ונדפס (ילינק),והוא נכתב בנקוד ובשעמים מקצתו כתוב בצרוףולא מובן כלל. בספרים האלה לא הופיע אף פעם בשם אבולעפיה, אלא יש לו רשימה של שמות אחרים: רויאל בן שמואל, רואיאל, אפסיאל בן זכריהו. לאחר שנת 1291 שבה חבר ספר גדול נעלמו עקבותיו, ואין אנו יודעים מה בעשה לו ומתי מת. רק משנת 1270 עד 1291 יודעים ממנו.-יש בידינו מספר הגון של ספריו (חבר לפי עדותו "26

בחכמה זאת ו22 ספרי נבואה") אחדים לא נשתמרו אבל אנו ירד יודעים את שמותיהם. ראשית הספרים שאני יודע את שנת חבורם:

מפתח רעירן, נתחבר לפני 1279(Vakikou)מסטיקה של לשרן. מפתח רעירן, נתחבר לפני 1279 מפני שבו הוא נותן גם (2 בשם זה מפני שבו הוא נותן גם עו משמות המזויפים שאים בהם חכמה. הוא הספר הראשון של

- מורה נבוכלם", 1279, "אלה הם סודות מורה נבוכלם". התפאר (3 שמצא את הטוד האמתי של מורה נבוכים בענין כונת הרמב"ם בטדר הפרקים "סדר את הספר על פי כונה סודית; מי שיודע את הענינים בעומקם ידע להשיב פרקי זה הספר מקצתם אל מקצתם". עד היום איננו יודעים את הסוד; יש שהוציאו באנאליזות אזוטריקה שלמה של הרמב"ם; יהודה קופמן טאוריה פנטאיסטית. הראשרן שהתחיל בזה הוא אבולעפיה החושב שאותם הסודות הם הקר האמתי באזרטריקה ההיא שהרמב"ם רומז עליר. איננו מן הנמנע שהרמב"ם חשב דברים שרק רמז אותם אף על פי שאפשר לפרש את דבריו באפן פשטני יותר.-
  - סתרל ווררה, אותו הספר רק בעבוד מרחיב. הוא רוצה (4 להראות שהקבלה הנבואית ודברי מורה נבוכים אינם סותרים זה את זה, עד 30 כתבי יד יש מספר זה.
  - ס חלי הערלם הבא, 1280, הוא מן החשובים ביותר בקבלה (5 בכלל. לא בא בדפוס כי הוא מכיל דברים שלא רצו שכל אדם מן ההמון יכול לגשת אליהם ואל הקדש פנימה.-
  - : ספרי הנבואה שכתב בין 1279 באיטליה: 1282 באיטליה: ספר הישר, ספר החיים, ספר העדות, ספר הברית או הברית החדשה, ספר איש אדם, ספר מליץ,ספר ההפטרה רחרתם ההפטרה. אלה לא נשתמרו.
- . מברושר לספר הנבראה, נקרא בכתב יד אחד מצרף לשכל. דרך זו לחבר ספר ופרושו נהוג בספרות הערבית ביחוד המסטית. . Messina, 1285, 7777 777 7578 750 (14
  - םפר ארר השכל, אף הוא אחד מהחשובים בספרי הקבלה שלו. השפעתו נכרת על התפתחות המקצועות המדיטאטיביים בקבלה. נכתב בצורה שיטתית בעשרה חלקים והקונטראסט בולט בין ההזיה הדמיונית וצורתו הפקחית והקרירה.
    - שרמר מצרה על ברכת כהגים. (16
    - ספר גן נערל, פרושו לספר יצירה, 1289, הוא היחיד (17 ארכיון גרשם שלום שנדפס מפני שמקובל אחד מן "הגנבים החשובים" הכנים את

כל הספר לתוף ספרו והוסיף עליו פרושים; הוא בעל ספר הפליאה, ספרדי מהמחצית השניה של המאה 14;כתב ספר גדול שנמפס בשנת 1784 על ידי החסידים; גנבה ספרותית שאין דוגמתה, מוזאיק מכמה וכמה ספרים שהוסיף עליהם טאוריה משלו, דברים חשובים וקיצוניים. הכניס גם את ספר גן נעול בלי הזכרת שמו והשמיט את כל הדברים המורים על המחבר. הוא עצמו כתב בשם אחד התנאים. הספר הזה אינו פרוש ממט של ספר יצירה אלא הכנסת דברים גדולים לתוך הפרוש והוא מצטין על ידי רמזיו בעניני הנצרות, טענו שהיה נוצרי נסתר ביחוד לנדאור חשב שאבולעפיה בא כדי למזג יהדות ונצרות בשטח מסטי ולשם זה חבר גם את ספריו וגם את הזהר עד שהשכיל לנדאור לומר שכמה דברים טעונים תרגום לארמית עד שהשכיל לנדאור לומר שכמה דברים טעונים תרגום לארמית.

18) סתרי תורה על החומש אוסתרי תורה בדרך מפתחות: מפתח החכמות (נמצא), השמות (נמצא), הקובנות (לא נמצא), הספירות (כתב יד יחידי מצאתי במילאנו), התוכחה (כתב יד יחידי מצאתי במילאנו), התוכחה (כתב יד mersive 1289).

19 ספר הארת, 1288, היחיד בין ספרי הנבואה שנשתמר ונדפס (19 אמרי שפר, 1291, כתבי יד רבים.

שארי הספרים קשה לקבע את זמן חבורם:

- בר אלהים.
- (22) האגרת רזאת ליהרדה, תשובה נגד גדופיו של הרשב"א, מלינק גנזי חכמה וקבלה).
  - (Philos. ci. Kabbala p 3 > > ) החדרה (23
- מצרף לכסף רכרר לזהב, על השם בן 42 אותיות (לונדון).
  - . מוב יד בפארים בלי שם על ספר יצירה
- ספר החשק (שיימש) נכתב בשביל תלמידיו, נתגלה לפני זמן (צר ( New-York ) פצר ( איים איין).
- פררש הנקרד על פי הקבלה. הוא נוסח שונה של החלק השלי (27

ארכיון גרשם שלום

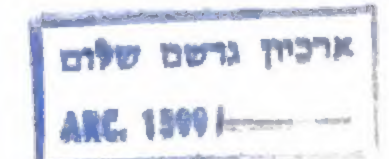
של גנת אגוז של תלמידו ג'יקטיליה. או שאבולעפיה חבר אותו ותלמידו חבר את ספרו על יסוד שלמד אצלו, או להפך שג'יקטיליה חבר אותו והוא מצא חן בעיני רבו והוא עבד אותו ועשה קצור ממנו.

- (Brid. Mus.) סרד הצרופים (28
  - . (פארים) על הצרוף (פארים).
- . "ספר פרס". בלי שם. ועוד ספר אחד שידוע בשמו "ספר פרס". פעולתו עשירה ואפשר לעמד ממנה על פרצופו.-

הקבלה שלו איננה חדשה, אלא שהוא נותן לה בטוי
יותר שלם ומקיף מאשר לפניו או אחריו.
הדעה העקרית שלו היא: "התרת קשרי החותמות": נשמת האדם עע
נעולה בחותמות כלומר היא קבועה במסגרת החיים הטבעיים
וחיה מתוך ציור הצורות הטבעיות המוטבעות בה. החיים הנורמאליים שאין השגת דברים אלהיים אתם באים מזה שהיא מועבלת
בגבול מסוים ונפעלת על ידי הפעלויות טבעיות א.

וקשה לעבר מכאן להסתכלות בדברים האלהיים, בצורות הטהורות האלהיות. הרי האוביקט הקונקרטי יש לו הוראה משלו וקשה להסיר מלב האדם כשהוא רוצה להסתכל בדברים העליונים את השפעת ההפרעה שיש לאוביקט במשקל משלו. על כן יש צרך – כדי שיוכל האדם להשתחרר – למצא שטח של התבוננות שאין בו הפרעה ומניעה מצד המשקל המיוחד של הדברים הטבעיים. הנשמה נחתמה, אבל ברור שיש מתחת לחותמות אלו איזה שטף אחר של חיי הנשמה ואם יצליה להתיר את קשרי החותמות הרי יפתח ויתגלה מעין חדש לנשמה שבו ישפע עליה אור האלהות.

המעין הזה הוא מעין שפע השכל הפועל או שפע האצילות והחיים האלהיים, שאדם יכול להתקשר בהם מתוך הליכה בדרך זו, אלא הכל תלוי בהתרת החותמות הללו. נגיח שהוא מסיר אותם פתאם בלי הכנה ראויה הרי הוא מסכן את נפשו. דעה זו כללית היא אצל כל המקובלים: יש סכנה בהתקשרות ליסוד האלהי בלי הכנה; יתכן שהחיים החדשים האלה ישטפו אותו



עד שיתבלבל, יתכן שימות מתוך שטפון זה או ישתגע. הנבון צריך לבקש דרך לפתיחת החותמות לאין אתה טכנה לעצם מבוקשו. יש צרך בטכניקה המדריכה אותו; ודרך זו להטרתם, לפתוח השטח התחתי והעלתו לשטח התודעה נמצאת לדעתו במה שהוא קורא "חכמת הצרוף", שהיא התכן המדעי של הקבלה הנבואית שלו. במשל בועז הוא משוה אותה לחכמת ההגיון שבלעדיה ילך האדם אחרי טעויות "וישנה חכמת ההגיון הפנימית", וחוקיות מיוחדת לאמת האלהות, היא חכמת הצדוף המלמדת את האדם להרגיל את נפשו בציורים נפשיים טהורים בלתי טבעיים, הבוחרת לעצמה אוביקט שאין אתו צורות טבעיות ושעשויה ללמד את האדם כיצד יטביע על נפשו ציורים רוחניים אלה. הנושא המבוקש של ההתבוננות יכול להיות רק אחד: האותיות, במלה אחרת: הנושא האמתי האחרון שאדם יכול ללמד בו את דרכי התהלוכה בדברים פנימיים הוא השם האלהי; בו יכול ללמד למלא את נפשר ציוריו שאין אתם הפרעה מאיזה תכן טבעי חיצוני; וההתבוננות בשם כתכלית אחרונה קשורה בחכמת האותיות בכלל, שהשם הוא הפרי האחרון של חכמה זו. הלשון והאלמגטים שלה הם עולם של צורות שיש בהן כדי לשמש מעבר מהתחושה החיצונית לתחושה המספית. עולם זה קים בשלשה שטחים: הנכתב, הנבטא, הנחשב, כנגד שלשה שטחים של חיי האדם. הנכתב או ה"מכתב" כמו שהוא אומר זהו הדבר החיצוני ביותר, הגלוי הקונקרטי ביותר שדברים דוחנים יכולים לקבל; הוא כנגד גוף האדם. המבטא, כללות הדברים שאדם מבשא, כנגדם 22 האותיות הנבשאות, והם כנגד דוח האדם. הדברים הרוחניים מתגלים במבטא. המתבוננן יפול להעביר את המכתב לדבור חיצוני או פנימי. אבל למעלה עומגת מדרגת המחשב כללות אותיות המחשבה כנגד השכל שבאדם; והן נחקקות באופן טהור בשכל בלבד. עוברים מהקונקרטיזציה שיש בספר ודבור לספר הפנימי של המחשבה. אלה הם שלשה



הספרים של היצירה ספר ספר וספור. - החשוב בחכמת הצרוף הוא שבה לומדים לעסק בצרופים כאלה אשה לכאורה אין אתם הוראה קונקרטית אלא הוראה רוחנית אלהית, אדם לומד לצרף את האותיות בנשמתו, לעשות אותן נושא למחשבה לא טבעית לחרות על ידי "גלגולי האותיות" צרופים ידועים בנשמתן שאין אתם הוראה קונקרטית ועל ידי זה הוא מריק את נשמתו לאט מהנושאים הטבעיים הממלאים אותה. ובחפום הקשרים של השמות הקדושים עם פרטי האותיות יש שלאחר תרגול פועלים צרופים ידועים בנשמתו ענג מיוחד ונחקקים בו, ולאט הוא יכול למצא תכן רוחני ואבסולוטי בצרופים כאלה שאינם מורים על שום דבר. ואם הגיע לכך הרי הוא בדרך המוכילה למטרה; השיג צורות קבועות בנשמתו שהן אלהיות הען גדלות ומראות חיות. ומי שהוא מרגיל את עצמו בדרך זאת,בחכמת הצרוף ומשתמש באותיות כנושא למדיטאציה מסודות הוא מגיע להתיר את החותמות שמתחתם נגנוים החיים האלהיים שבנשמה. אם לאם לאט מעוברת נשמתף מהשם ומכיון שהצורה הטהורה כבר קבועה בו יש שגם השפע הקשור בשם יתגלה ויתגבר, ולפתע פתאם יוסרו המנעולים ויעמד בעולם הצורות שאינן מופשטות עוד אלא נתמלאו שפע אלהי; וזוהי מדרגת הנבואה שבה מתקשרים עם השכל הפועל. אבולעפיה מודה שלא רק המסטיקה היא פעולת השכל הפועל כי אם גם הפילוסופיה. גם הפילוסופיה יש אתה הפרעת הצורות הקונקרטיות, גם היא עושה מדיטאציה ידועה, אלא שטח יותר עמוק הוא שנפתח על ידי המסטיקה. הן משלימות זר את זו. אדם משיג התקשרות זו בשכל הפועל ורוח הקדש כשהוא נכנס לעסק במעשה בתרגילים קבועים והוא יכול להעיד על סוד האלהות כאחד הנביאים הראשונים. ברור שהתקשרות זר היא אקסטאזה, ויש לו כמה מלים קבלתיות ואחרות להורות עליה: אדם נכנס לסוד המלבוש; הוא לובש את השם; נביא כזה הרי הוא יודע את סוד האלהות. אבולעפיה איננו נרתע

מלהשתמש לגבי אדם זה כלומר לדידו ביחם של זהוי בין איש זה ובין מה שנשפע לתוכו. במקומות רבים הוא משתמש בבטוי התלמודי (לגבי מטטרון) "שמו כשם רבו" על איש כזה. כלומר מתגלה לאדם מנהיג רוחניהמלמד אותו וישנו יחס של זהוי מסתורית ביניהם ויותר מזה בין האדם והאל. אבולעפיה מרבה להשתמש בפורמולות קיצוניות כדרך הסופים האומרים "אני הוא והוא אני". בפרושיו הוא מבאר בצורה זהירה יותר ומפרש פורמולות קיצוניות של נבואתו בדרך שאין בהן כוון קיצוני כזה. על כל פנים הוא רואה את זהוי האדם עם כח שכלי אלהי המתלבש בצורת מנהיג רוחני שאדם מתערב באפן מסתורי עם מציאותו. זהו המדע הנבואי שרצה לבסס וללמד במרץ בלתי שכאח, והוא עשה רשם והצליח לבאר לנו את הדרכים האפשרויות של התבוננות ביהדות בצורה שלמה. מה שהנוצרים עשו מתוך התבוננות ביסורי ישוע וכדומה עשה היהודי על ידי מטודה שאינה מצויה אצל הנוצרים (אבל אצל הערבים): בהסתכלות שמות ואותיות קדושות. השאלה המתעוררת למראה טאוריה רציונאלית זו של תורת האקסטאזה: מהו החדוש ומה מקום ההשפעה המסטית הזרה. אין ספק שאבולעפיה ידע את כתבי חסידי אשכנז, הוא מביא את רבי אליעזר מוורמם; והיה יכול להוציא משם את דרך ה"גנת". ואין גם ספק. שמקובלים בעלי הלך רוח חזיוני ידועים לו כמו ברוך טוגדמי. אבל השאלה עוד מה יחסיו למסטיקה הערבית, לסופיות. רוצה אני להראות מה אפשר ליהודי אפילו שלא קרא בספריהם לדעת עליהם. אין אמנם דברים שלמים על המסטיקה הזאת בימי הבינים אבל יש דברים שאיש כמו אבולעפיה יכול היה לקרא ובטוח שקרא בספריהם שמצורים דוקא בברצלונה ששם נשפע עליו רוח הנבואה. תלמידו בעל ספר "שערי צדק" אפילו מדבר על הסופים, הוא ארמר שמיני ההשתפכות הם שלשה: המונית, פילוסופית,

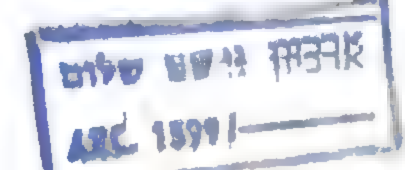
קבלתית, וההמונית היא דרך הסופים: .. "שמעתי שדרכו כה פרושי הישמעאלים...מסירים מצורת נפשם כל הצורות הטבעיות... בקרא מחיקה." זהו תאור די מדויק של ה שבף (העניוהידוע ביותר: אזכרת השם ואש ; אלא שהוא מוצא חסרון בדבר, שחסר היסוד התורני; מסטיקה זו היא מופקרת פראית. אבולעפיה אינו מזכיר אותם אבל משתמש במושגים שאין ספק כי הם מחקים מונחים סופים. הריהו אוהב לקבל את הטוב ממי שאמרו, להשתמש במונחים נוצריים או מוסלמיים ולמלא אותם תכן אחר לגמרי, הוא משתמש למשל בטרמינולוגיה של השל רש הנרצרי עד שלנדאור חשב אותו לנוצרי שכלתני;ואין הדבר כך; השלוש הוא אצלו האדם בהתקטרותו עם השכל הפועל. רכן הדבר בענין הסופיות: את הפרוצם העקרי בקבלתו הוא קורא אזכרה (כלן). עצם הדעה של עלית הצורות ועבור הנפש הפה פכול להודע לו גם על ידי מקורות עברייה, המקור היותו ברור הוא העבוד העברי של "מאזני צדק" של גזאלי על תורת המוסר, תורגם בברצלונה על ידי אברהם בר היסדאי בתחילת המאה 13, שהרבה לתרגם ספרים אסקטיים סופיים.ספר זה נפוץ מאד, בו תאור של עניני הסופים, שהשפיעו על כמה מקובלים. כדוגמה כיצד הם משתקפים אצל בעלת הכוונה והספירות: ספר מאירת עינים של דבי יצחק מעבו (ילינק. או אובה שינות עינים של דבי יצחק מעבו (ילינק. או אובה בין וו... התדבקות.... יוכה לסוד ההשתוות,.ויוכה לסוד ההתבודדות רזה לרוח הקדש." סולם עליה טל ערכים מסטיים ברורה. מושג ההשתוות דוגמה טיפוסית של ערכי המסטיקה המסלמית שמקורם באידיאלים של ה וסאואיא שעשו רשם כל כך גדול על התקופה ההלביטכית והשפיעו מאד על הסופים אלא שהשתמשו באידיאלים האלה לענין האקסטאזה. ההשתוות זוהי מדת ה צפת שומועאגם בקבלה; היא עוברת את כל ספרי המוסר של המקובלים ונכנסה אפילו לתוך ספר קבלי המתאר את סולם האקסטאזה עד שצרף הטחבר את תורת ההשתוות לדרכו של אכולעפון

מדברי תלמידו נראה כיצד הטאוריה הטופית לובשת לבוש קבלתי טהוא לבוש אבולעפיה. אבולעפיה עצמו איננו מכחיש שהתפנין בדתות אחרות. לא רק ספריו מעידים על כך כי אם נשארה בידינו עדות בספר מפתח החכמות על קשריו עם מסטיקאים לא יהודיים. במקום אחד כשהוא מדבר על שלשת הדרכים בהבנת חכמה ותודה הוא אומר: "... ודברו עמי בסוד.." היה לו וכוח עם גוי על סודות התורה והוא אומר: "... וקבעתי בלבו חץ חשק ידיעת יהוה. " - המסטיקה של אבולעפיה היא יהודית מן הצד הטכני אבל בין-לאומית מן הצד הפנימי; פרצופו הוא פרצוף של סופי יהודי ותורתו כעין יהוד של הלך רוח בתורת ההתפעלות הטופית, אלא שמצא את נקודות המגע בין עניני חסידי אשכנז ובין שאיפות אלו שנעשו אחדים בידו. בהלך רוח כזה איננו מתחמק לגמרי מהערכה כללית של הקבלה והפילוטופיה. דעתו על יחס הפילוסופיה והקבלה מתונה מאד. הוא לפי כל עמדתו היסודית מסביר פנים לעיון הפילוסופי, "מפתח החכמות". "אין הקבלה מכחשת מה שגלתה החכמה והפילוסופיה." הקבלה היא הגדה יותר זקה וחכמה יותר עמוקה מן החכמה המושגת בשכל החמרי. לכן הן אחיות ואין ביניהן סתירה. ב"מפתה הספירות:" "שלשה דברים צריכים לאדם: הגוף צריך רופא הגופות, הנפש צריכה רופא הנפשות (חכמה ומתפלסף) והשכל צריך מניע וטעורר פנימי (הוא המנהיג הרוחני) לפתח לו השערים הסגורים לפניו י בסוד אמיתת הספירות והשמות, שהבריאות השכלית היא השגת מדת התפארת." הקבלה היא רופא השכל, ואמנם לדעתו יש דרכים רבות בלמודי הקבלה. יש שבדרך כלל אדם לומד מפי מורה מבחוץ אבל אבולעפיה חושב (בנגוד לרמב"ן) שיש גם אפשרות שאדם ילמד קבלה מבפנים, למשל מתוך ספריו הוא שבהכ מפתח החכמה הפנימית, לדעתו די לאיש כזה (הממלא את דרישותיו מצד הכנה רוחבצת) בלמוד מתבונן של ספר "אמרי שפר" כדי להכנס לאותו תהליך רוחני של התרת הקשרים הנפשיים שבהם



תלויה פתיחת השערים האלהיים. מתוך זה ברור שאין לו גם יחם של התנגדות לקבלת הספירות אף על פי שאין עמדתו קבועה בזה. דעתו על קבלת הרמב"ן וחבריו לפי שנהוגה בזמנו מהססת מעמדה חיובית עד לבקרת של עמדתם מנקודת ראות עלאית אקסטאטית ובקרת בתורת הספרות עצמה, מתקבל הרשם שבדרך התפתחות התרחק יותר ויותר מעניני קבלת הספירות ונשאר בתחום חכמת הצרוף החדשה שלו. כמה פעמים הוא טבקר אלת אותם על תפיסתם החיצונית את עניני האלהות. יש שהוא טוען נגדם (אגרת לרבי יהודה שלמם):" רצו לברה מאמונת השלום ועשרוהו.." כאן דעתו שהוא הוא הראשון המבאר את דברי הקבלה על בוריה ושחבר ספרים ברורים בדרך קבלת הספירות. באגרת זו הוא נותן תאור של תורת הספירות שמתוכו נכר שהוא רוצה להפריט הפרש ברור בין אין טוף ועשר ספירותיו. אין לדעתו האל מתעצם בספירות כי הוא למעלה מהן, אלא הוא סופר הספירות. "והוא אשר נטע את האילן משרשו ועד פריו אבל איננו עצמו האילן לא השרש ולא הפרי". הקשר שישנו בין אדם ואל הוא קשר המתקשר על ידי הספירות שהן כחות נאצלים מן האל. אותו השכל הפועל שהאדם מתיחד על ידו עם האלהות הוא כח החפירות, עשר הספירות נקראות בספר גן נעול "עמקי השכל הפועל". אדם הזוכה להתקשרות עם השכל הפועל נכנס למעמקים שהם הספירות; אבל הוא עדין רחוק מזהוי אמתי בעצם האלהות. אמנם בטוי טיאיסטי זה לסוד היחוד וההתפעלות איננו היחיד בוספריו. יש מקומות שבהם הוא מביא את דעיונותיו בצורה יותר קיצונית, ויש שהוא מזהה בכל זאת הספירות עם האל ומדגיש שעצמותו הן והן עצמו. על כל פנים ברור שהוא מתנגד הכלית הנגוד להכנה של קבלת הספירות שאיננה רואה בה אלא לפוד בלבד שאין אתם התבוננות והסתכלות. את ספר מצרף לכסף כתב נגד טעותו של תלמיד שהאמין בספירות "ושאין לנו בידיעתם כי אם קריאת שם בכל ספירה בלבד ולא ציור כלל". הרכין. בישם שלום והי קבלה מזויפת לדעתו. ספידות שאינן תחנות של ההתבוננות הנמשית ואינן משמשות שלבים בסולם תעליות אינן
כלום, תורת הסתירות אף היא דרך מעשית לחנוך המסטי של
האדם, הן נושאים של חקיקה בלכ תאדם עד שנעשים דברים
רַאָּליים ומעבר לדברים העליונים ולא קריאת שם בלבד. הוא
הופך את קבלת הסטירות לדרכו בעשותן לתחנות בדרך ההתבוננות;
אכל מתוך הבנה זו הריהו מעריך את תורתן הערכה חיובית
לגמרי. כך בספר גן נעול. אכל מסטר אמרי שפר הוא מבקר
את דרכי המקובלים אשר אינם יודעים בעצם מה הטפירות אלא
דרך האותיות מספיקה להם; כעין בקרת איטַבְּנְטִית לתורת הספירות

אדם העולה להתקשרות עם השכל הפועל הריהו מתקשר עם האלהות. אבולעפיה איננו קובע אם זאת התקשרות ברצון בלבד אר התקשרות סובסטנציאלית שבה נזדהה ביחוד פנטאיסטי כדרך הסופים. הוא שומר את לשונו מאד בזה, העקר הוא אצלו עצם האקסטאזה ולא בבאור מהותה ועד כמה מגיע תהליך הזהוי של האדם עם האל, יש שהוא עומד על זה שמצד הלמוד טוב הוא לתלמיד להתחיל בלמוד הקבלה מדרך עשר הספירות ולעבר רק לאחר כך לדרך השביה העמוקה יותר, דרך כ"ב האותיות וחכפת צרופן. ענין הספירות מקושר גם הוא בפרוצס הספירה שתופסת מקום בחכמת הצרוף, ולא בוונם נקראת הספירה הראשונה "מחשבה", שהריהו מנה שהגמטריה של "ספירה היא "מחשבה". את החכמה החדשה של הצרוף הוא קורא "מרכבה" (מרכיב אותיות) ומדמה אותה לחכמת ההגיון. ודמיון אחר ויפה יש לו: הוא מדמה אותת למרזיקה. מה שהמרזיקה בעולם הקולות זהו הצרוף בעולם האותיות. בספר גן נעול הוא מביא את הדבר:".. שתה אבאר לך אדך הוא הצרוף"... מהות המדיטציה כמוזיקה של המחשבה, תנועה הרמונית של המחשבה. למוד דרכי המחשבה ההרמונית יעורר באדם הרגשה מיוחדת מהדברים העליונים כשם שהמודיקה מבטאה סודות ההרגשה. - יש לו ספרי למוד שלמים על הטכניקה



של הצרוף. אלא שהוא אומר שבספרים רק מותר לתת את החלק החיצוני ואסור ללמד באריכות את חכמת נקודי השמות. הלא יש לעבר מהדברים הנכתבים לדברים הנבטאים ומהם לנחשבים. יש צרך לדעת את סוד הנקוד אבל אסור להביא אותו בשלמות בספר. אלא רק בתורה שבעל פה, בכל זאת הוא מביא בספר "אור השכל" פרטים רבים על חכמת הנקוד שבחכמת הצרוף. דואים מתוך ספרי הלמוד שיש לו דרך הקרובה מאד לדרכי הסופים והמסטיקאים ההודיים. יש בחכמת הצרוף לפי פרטיה שכניקה שלמה של הנשימה. כל חכמות המדיטאציה הידועות לנו מקושרות בהדרכה ידועה של בשימת האדם, כיצד ומתי לנשם. ידוע שהראשונים שהתחילו בזה היר בני הודר. הם פתחר חכמה שלמה נעלמה (שפיץ) לעורר באדם כחות השלטון על מקורות גנוזים בתוך מבנה גופו ולהשתלט מתוך מרכזים ידועים שבעצבים (שם גרים האלאים) על כל הבמצאים. מהודר נתפשטר דברים אלה כנראה בתקופה ההלנים-טית לגנוסטיקאים ומהם לסופים. והם נמצאים באריכות ובסדור גדול אצל אבולעפיה מקושרים עם חכמת המבטא של השם יהוה וכו" ובדרך נס נמצאו דברים ידועים אפילו בדפוס: כי משה קורדוברו הכנים חלק מספר אור השכל (בשער פרטי השמות) לפרדם רימונים. בשם המוטעה "ספר הנקוד", ובו הוא מעתיק פרק ארוך על הבשימה בשעת המדיטציה בשמות הקדושים. (וגם אצל ילינקאאין שואף אבולעפיה אומר שעולם האותיות הנפתח בחכמת הצדוף הוא עולם הבא האמתי שהרי בגזר שמו מלשון ביאת העולם: עלמא דאתי, פרושו עולם האותיות. וחכמת הצרוף איננה מוגבלת בשטח הלשון העברית, הריהיא חכמה יסודית המחפשת יסודות כל לשון. ששעוסק בה לא די לו בלשון העברית אלא ראוי לו לדעת גם את חכמת הלשונות האחרות, מכיון שכלם נולדו בשעת בלבול מתוך העברית הקדומה; ומכיון שישנם סודות המובנים דוקא מתוך הלשונות הלועזיות טוב לדעת 70 לשונות כביכול, ובעקר דומית ויונית. מכאן הוא נותן אטימולוגיות דבות,

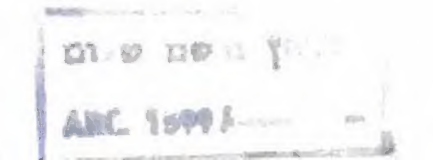
למשל dominus מלשון את פנט העוסק בחכמה זו צריך למשל להרגיל את עצמו "להתיך את כל הלשונות אל לשון הקדש". -

חכמת הצדוף איננה עוד אידנטית עם הנבואה; היא הקבלה הנבואית העולה על הקבלה השכלית אבל עדין אין זאת נבואה, אלא היא "התחלת הכנסת הנבואה". הוא חושב שכדאי לאדם ללכל בדרכים מסודרות והוא מונה את סלם העליה של השכל מהפשטות אל הנבואה: שלש מדרגות עקריות (ב"סוד ידיעת המשיח") בס , 2) מבין , 3) דעתן ; כלומר משפיזיקאי, מקובל, 1 גבוסטיקאי; ואדם שהשיג לדעת ממי שהתלהב נקרא"מורה", "על היות שמו כשם רבו", מפני שנכנס לזהוי עם השכל הפועל לומך המלמד אותו, עד שאפשר לדבר עליו "שהוא רבו ורבו הוא", ו"הוא הוא". יש גם שדרגות אלו מתחלקות יותר: לשבע דרכים בסולם העליה: 1) הפשט הנקי, דרך הכרת האותיות; 2) הפשט המעמיק, דרך התלמוד; 3) הגדת הקריאה על צד הדרשות, האגדה (מלטרן נגד = משך, משיכת הלבבות); 4) כלל המשלים רהחידות, האלגוריה שבה מתחילים יחידי סגולה להבדל מההמוןם כל הדרכים האלה משותפות לכל האומות, 5) דרכי הקבלות, חכמת הספירות, הסודות, התורה וכו"; 6) הקבלה האמתית, חכמת הצרוף; 7) עטרת כל הדרכים, קדש הקדשים ראוי לנביאים לבדם, מעלת הנבואה, דרך זו אסור למסר אותה בספרים, תכן האקסטאזה והתנהגות האדם בפרטים אינם ניתנים, שהרי האקסטאזה שהרא שראף אליה איננה רק ענין של בטול החושים אלא היא רצירנאלית כלומר שהאדם ידע שהוא נמצא בה, עם כל מה שמתרחש לא ארבד ממבר השכל השהור והוא עדין בעשה שליש ברוחום האקסטאזה היהודית היא תערבת של אלמנטים רציונאלים ראירצירנאלים ולכן היא ירושה יפה של האקסטאזה של הרמב"ם.

כאן באה העתקת המאמר על"הדרך" בספר חיי עלום

הבא",

המאמר הזה מתאים מאד לאוטוביאוגרפיה של התלמיד אלא שהוא



בצורה אוביקטיבית, הוא מדבר על שאלת ההדרכה וקבלת
התלמידים, מתוך ספר חיי עולם הבא הגמטריה דבר סתר =
צרוף, סוף תוך ראש, העתקה מתאור האקסטאזה בספר "סלם
העליה" של רבי יהודה אלבוטיני, מחבר בירושלים אחרי גותשש
ספרד, – ענין האש הפנימי , בהזכרת השמות מפעיל האדם
את האברים, כי שולטת אות על כל אבר (לפי ספר יצירה);
אם הוא תועה בקריאת האותיות היה ניתק האבר ההוא "שיזהיר
לא לקבל מום, לכן גומר השם בן 72 אותיות בשם מום, צרוף
זה איננו חדוש שלו, יתכן שבא כבר מחסידי אשכנז, הדעה על
הסכנות הגופניות משותפת לרב בעלי האקסטאזה, וישנן אזהרות

היחם של אבולעפיה למאגיה, הוא מצטין ביחס שלילי לקבלה המעשית, קבלתו היא מעשית, היא מלמדת את האדם להשתמש במעשה בכחות האלהיים, אבל אין קבלה מעשית זו של הפעלת האדם אידנטית עם המאגיה ולא טוב לערבבן, אף על פי כן לא יכול להיות ספק שדרכיו בהרבה אידנטיות עם דרכי הקבלה המאגית ראין פלא שאחריו, ביחוד במאה 14 נתפתחה חכמת הצרוף שלר עד כדי מזיגה מרחיקה לכת עם המאגיה הכשופית, אבל הוא מבדיל תמיד בין הדברים שלו ובין שמוש הצרוף לשם השגת דברים חיצוניים, הארי ענינו הוא פנימי, בספר הצרוף הוא מעתיק סגולה מתוך כתב יד לשם כשוף מיני ואומר שמצא זאת בספר שאיננר רוצה להזכיר את שמר והוא מבזה את הדבר תכלית הבזירו, אמנם הוא איננו מכחיש שיש צד האלי במאגיה, רהרא מביא דברים של שאורגיה, אבל הוא מקלל תלמדד שהשתמש בפעולות שלמד קדם לשם דברים חיצוניים. - הוא מונה ארבע חכמות נסתרות מאגיות כנגד ארבעה היסודות: 1)כנגד העפר: הגיארמנטיה, 2) המים: הידרומנטיה "כדי להשיג נבראות המצר ירות במים", 3)האריר: אערומנטיה, חכמת השדים הצריכה קטרת ודם, לכן אסורה בשמוש, 4)האש: פירומנטיה "חכמת

אייניון נישם שלום השמרת אשר הם אש בוערת" והיא המאגבהה המעבר למגיה האמתית

של השמות הקדושים (בשעה שחכמת האויר עוסקת בשדים).
הפילוסופים מכחישים את שתיהן, את חכמת האש הכחישו מפני
שלא נסו אותה. – הקצור דעתו שלילית והוא מעונין להבדיל
בין המאגיה הקדושה בדרכים מהורות ובין המאגיה האסורה
המשתמשת בדברים חמריים, הטכניקה בעצם קרובה, גם לבעלי
המאגיה יש מין התבוננות ומדיטציה.-

בענין האלהות דעתו כדעת הרמב"ם, אלא שהוא מפרש בדרך מסטית, למשל פרוש מסטי של הנבדלות: האל הוא"הנבדל המבדיל בין הדברים"; פרוש אימננטיסטי קיצוני. -

דעתו בענין חדוש העולם וקדמותו היא שמבחינת

הקבלה הנבראית הפרובלמה איננה מענינת, רק דבר אחד חשוב: השלמת עצמו של הצדיק, מה שמשלים את האדם יש לו עינטרס דתי אבל "מה לו אם העולם קדמון או חדש"; "מה שישלימהן הרא עבין השמרת", זהר פְרַגִמשיסם דתי, בכל זאת הרא ברתן וכוח ארוך על השאלה ואומר שיש שלוש כתות בין המקובלים בענין זה, ב) העולם מחודש מעת היותו בכח הספירות, הוא קרוי מחודש אבל הוא קדמון בעצם הוויתו הכללי. באמת"ץ "ושתיהן תועות באמת"ץ (צושתיהן תועות באמת"ץ אמרנתו לפי הכת השלישית: "העולם קרוי מחודש מצד היותו נברא וקרוי קדמון מצד שאיננו נברא כשאר הדברים", הרא חרשב שיש דימנזיה זמנית בלתי רגילה, זמן מרשכל (בנגוד לזמננו שהוא פרטי) ובו נברא העולם, אבל מצד הזמן שלנו קדמון הוא, זהו התרוץה - אבל בדרך כלל כל השאלה איננה מענינת כי היא איננה מוסיפה להתפתחות שלמות האדם, הפרגמטיסם הזה הוא מן הסימנים המובהקים ביותר שלו, הספקר לציה משמשת רק מעבר למעשה הפנימי של הקרנטמפלציה.

